
ondeonde morammoram
nossas nossas lutas  
10 anos de
metodologias
autogestionárias 
nos territórios



ficha técnicaficha técnica
Coordenação do Instituto Políticas 
Alternativas para o Cone Sul (PACS)
Aline Lima

Assessoria técnica de projetos
Mayã Martins Correia

Realização: Apoio:

Texto e pesquisa
Aline Lima, Joviano Maia Mayer, 
Mayã Martins Correia, Yane Mendes,  Yasmin Bitencourt

Depoimentos 
Jamílly do Carmo, Maria Raquel de Jesus,
Pedro Stilo,  Yane Mendes

Edição e assessoria em sistematização
Reinvento Criatividade em Gestão Social –
Luciana Pinto

Diagramação, ilustrações e projeto gráfico
Camila Schindler 

Local e data: 
Rio de Janeiro, outubro de 2025

Coordenação de projetos
Yasmin Bitencourt

25-315007.0                 CDD-303.44

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Onde moram nossas lutas [livro eletrônico] : 10 

   anos de metodologias autogestionárias nos 

   territórios / Aline Lima...[et al.] ; 

   coordenação do Instituto Políticas Alternativas 

   para o Cone Sul (PACS) Aline Lima ; coordenação 

   de projetos Yasmin Bitencourt ; ilustração Camila 

   Schindler. -- Rio de Janeiro : Pacs, 2025.

   PDF      

   Outros autores: Joviano Maia Mayer, Mayã Martins

Correia, Yane Mendes, Yasmin Bitencourt.

   Bibliografia.

   ISBN 978-85-89366-56-4

   1. Autogestão 2. Ciências sociais 3. Coletivismo 

4. Desenvolvimento social 5. Território I. Lima,

Aline. II. Mayer, Joviano Maia. III. Correia, Mayã

Martins. IV. Mendes, Yane. V. Bitencourt, Yasmin. 

VI. Lima, Aline. VII. Bitencourt, Yasmin. 

VIII. Schindler, Camila.

Índices para catálogo sistemático:

1. Desenvolvimento social : Sociologia   303.44

Eliane de Freitas Leite - Bibliotecária - CRB 8/8415





INTRODUÇÃO 
O Instituto Políticas Alterna-
tivas para o Cone Sul – PACS 
e as coletividades1 parceiras 
compreendem que a autoges-
tão é mais do que uma forma 
de organização social. Ela con-
siste em uma metodologia de 
ação política e social que fo-
menta e promove autonomia 
nos territórios. Queremos aqui 
apresentar essa metodologia 
a partir da forma como temos 
trabalhado ao longo de uma 
década de construção do Pro-
cesso Formativo do Autoges-
tão. E que forma melhor de 
fazer isso, senão uma publica-
ção que sistematiza essa práti-
ca? É nesse contexto que este 
produto surge, contribuindo 
para negritar a relevância da 
autogestão nos processos de 
transformação social. 

As coletividades parceiras e o 
PACS vêm impulsionando for-
mações na temática da auto-
gestão desde 2015. Caminha-
mos de modo estreito com o 
conceito de autogestão, espe-
cialmente nos campos da ges-
tão democrática, da economia 
solidária e da prática autoges-

tionária. É um acúmulo que 
permite refletir sobre conquis-
tas e desafios de trabalhar 
esse tema.

O aprendizado coletivo cons-
truído ao longo destes 10 anos 
baseia-se nas experiências dos 
movimentos populares e dos 
saberes e práticas das mulhe-
res e dos povos e comunida-
des tradicionais. Tais elemen-
tos, preservados pela memória 
e pela continuidade de estra-
tégias ancestrais das lutas so-
ciais, são fundamentais para 
a construção de forças con-
tra hegemônicas2 desde o Sul 
Global.

A partir do acompanhamen-
to de tantas lutas por direitos 
e soberania popular, percebe-
mos que a transformação so-
cial é indissociável da criação 
de alternativas locais e territo-
riais para o enfrentamento às 
desigualdades. Assim, é im-
prescindível o desenvolvimen-
to de processos de autogestão 
que deem conta da autono-
mia e da atuação coletiva nos 
territórios, enquanto bases da 

atuação e das reflexões desen-
volvidas pelo PACS.

Por serem espaços de luta, re-
sistência e criação, não se pode 
falar em transformação social 
sem compreender o papel dos 
ambientes em que essas lu-
tas estão inscritas, e que aqui 
são tratados como territórios. 
A partir desses, surgem as for-
mas de organização popular e 
as alternativas de vida que de-
safiam o modelo de desenvol-
vimento capitalista. O territó-
rio está, portanto, diretamente 
articulado à autogestão. 

A autogestão propõe alternati-
vas ao modelo de desenvolvi-
mento hegemônico e às suas 
estruturas de poder,  buscando 
transformar relações de produ-
ção, cuidado e gestão em espa-
ços coletivos e horizontais.  Sua 
compreensão pode ser diversal 
e assumir diferentes sentidos. 

Apesar das raízes antigas, na 
modernidade a autogestão 
entra em voga mundialmente 
na década de 1960, denomi-
nando a experiência iugosla-

va de socialismo3. Em meio a 
uma onda de estudos e deba-
tes sobre essa experiência, a 
agitação civil francesa iniciada 
em maio de 1968 lançou luz 
sobre o conceito, associado, 
em termos gerais, a uma críti-
ca ao poder das instituições. A 
partir da forte presença no ce-
nário revolucionário daquele 
país, emerge o hábito de falar 
e escrever sobre autogestão. 
Com isso, essa definição pas-
sa a ser adotada em diferentes 
contextos políticos, abarcando 
muitas compreensões.  

Para o PACS, a autogestão 
é uma estratégia de resis-
tência e afirmação de poder 
dos sujeitos sociais. Entre de-
núncias e anúncios4 de lutas 
e conquistas. Assim, consti-
tui-se como um instrumento 
político que cria relações de 
produção e de sociabilidade, 
nas quais a horizontalidade 
e a autonomia são princípios 
fundamentais. A horizontali-
dade busca eliminar as hierar-
quias, ao passo que a autono-
mia se refere à capacidade de 

6 7



autodeterminação, com livre 
decisão sobre seus próprios 
objetivos e meios de luta.

Esta publicação reconhece a 
importância de olhar para o 
que foi desenvolvido até aqui 
e refletir rumo a novos pas-
sos, assegurando as referên-
cias construídas no passado. 
Inspiramo-nos no idioma an-
dino aimará5, em que o pas-
sado está adiante e o futuro, 
às costas. Foi com base nessa 
reflexão que esta publicação 
foi organizada. Ela está dis-
tribuída em quatro capítulos, 
inaugurada por “Autogestão 
e território”, que traz um his-
tórico sobre a autogestão no 
PACS, desde a reflexão sobre 
conceitos que alicerçam o seu 
trabalho até a apresentação 
da conjuntura nacional dos úl-
timos 10 anos, inserindo nesse 
contexto o Processo Formati-
vo do Autogestão. “Os sujei-
tos”, capítulo subsequente, 
revela o que é o Coletivo Auto-
gestão, as coletividades que o 
compõem e como vem sendo 
a incorporação delas a esse es-
paço. Em um terceiro bloco, o 
coração do conteúdo. Afinal: 
“O que é esta metodologia?” 
Em tal capítulo se apresentam 
as temáticas trabalhadas no 

Processo Formativo do Auto-
gestão. Por fim, uma reflexão 
sobre “Tarefa-amor”, que traz 
os aprendizados, tensões e po-
tências identificados ao longo 
do processo, à medida que se 
articulam os sentidos políticos 
da metodologia, evidenciando 
sua força contra colonial e re-
afirmando a urgência de prá-
ticas que valorizem os saberes 
locais e a construção coletiva. 

A experiência do Processo For-
mativo do Autogestão, aqui 
apresentada, demonstra que 
resistir também é criar, bem 
como que metodologias en-
raizadas nos territórios são 
determinantes para sustentar 
processos de transformação 
que respeitam as singularida-
des e fortalecem a autonomia 
das coletividades.

Ao colocar em prática os prin-
cípios da autogestão, busca-se 
um mundo mais justo, em que 
as relações sejam fundamen-
tadas na solidariedade, na au-
tonomia e no respeito às diver-
sidades. Desejamos que este 
conteúdo traga movimento a 
projetos autogestionários que 
hoje estão no plano do imagi-
nário. 

1 Nomeamos como coletividades o 
conjunto de movimentos sociais, co-
letivos, redes e articulações que são 
nossos parceiros.

2  Compreendemos a contra-hege-
monia como o conjunto de resis-
tências aos discursos dominantes, 
acompanhado das lutas para trans-
formação da ordem que está vigente.

3 Autogestão é a tradução literal do 
termo iugoslavo samoupravlje, em 
que samo corresponde a “auto” e 
upravlje equivale a “gestão”, segun-
do genealogia do conceito construí-
da por Alain Guilerm e Yvon Bourdet 
(1975). 

4 Na conceituação do educador 
Paulo Freire (2000), as denúncias 
consistem nas violências perpetua-
das pela ética do mercado, que não 
se sensibiliza perante as questões 
humanas. Os anúncios, em seu tur-
no, congregam as possibilidades de 
questionar, escolher e sonhar, crian-
do uma vida com dignidade.

5  Aimará (em aimará: aymará) é um 
povo estabelecido desde a Era pré-
-colombiana nas regiões andinas do 
Peru, da Bolívia, da Argentina e do 
Chile. O idioma aimará é falado por 
mais de 2,5 milhões de pessoas.

8 9



1. AUTOGESTÃO
EE TERRITÓRIO
 Aline Lima, Mayã Martins Correia, 
Yasmin Bitencourt



Autogestão 
no  PACS
O percurso do PACS com a 

autogestão está presente 
desde a sua missão de “pro-
mover construções coletivas, 
alternativas ao modelo de 
desenvolvimento capitalista, 
em defesa da justiça de gê-
nero, racial, econômica, am-
biental e climática, a partir da 
educação e organização po-
pular, pesquisa, incidência e 
comunicação”.

Fundado em 1986 por eco-
nomistas latino-americanos 
que retornavam do exílio após 
mais de uma década de dita-
duras militares e empresariais, 
o PACS tem como um de seus 
pilares a educação popular e 
a sistematização de práticas 
e referenciais de lutas popula-
res. Em uma de suas frentes, o 
Instituto acompanhou, desde 
1991, a experiência autogestio-
nária brasileira dos funcioná-
rios da indústria de máquinas 
de escrever Remington, que 
foi assumida por seus traba-
lhadores e trabalhadoras após 
o afundamento da fábrica em 
dívidas trabalhistas. Na mes-
ma época, centrou forças nos 
núcleos de Educação e de De-
senvolvimento Econômico, o 
que culminou na construção 
do núcleo de Desenvolvimen-

to Integral, que teve como 
destaque a realização do I Se-
minário de Autogestão, em 
1993, fruto de trabalho prévio 
realizado junto à Confedera-
ção Nacional dos Trabalhado-
res do Setor Mineral - CNTSM. 

O PACS adentra no tema da 
autogestão a partir dos pro-
cessos formativos para tra-
balhadores e trabalhadoras, 
participando na Rede de Edu-
cação Popular em Economia 
Solidária, no Fórum de Coope-
ração Popular, assim como em 
uma série de iniciativas envol-
vendo o Centro de Formação 
em Economia Solidária, além 
de outros espaços formativos 
e de articulação, já que a au-
togestão é um elemento fun-
dante  desses processos for-
mativos.

Ao longo de 24 anos, o PACS 
vem se debruçando sobre a 
construção de um caminho 
coletivo voltado à autoges-
tão, que possibilite um mun-
do de laços solidários fortes, 
de manejo saudável dos bens 
comuns e naturais, onde o 
cuidado integral oriente as re-
lações humanas e de produ-
ção, valorizando a diversidade 
dos modos de vida e garan-
tindo a democracia, a sobera-
nia e segurança alimentar e o 
bem viver.

Qual é Qual é o
nosso chão?
A noção de chão é aqui 

compreendida enquanto 
território de luta, com atuação 
que extrapola a dimensão ge-
ográfica e traz, como ponto de 
partida para pensar as territo-
rialidades, a dimensão do cor-
po. Nesse sentido, o corpo é o 
nosso primeiro chão, o primei-
ro território de disputa, de re-
sistência e de transformação. 
É nele que estão marcadas as 
experiências cotidianas de tra-
balho, das relações de gênero 
e de pertencimento, as quais 
também são territórios que 
constituem nossas identida-
des. O corpo sente as dimen-
sões das lutas por direitos e 
por soberania popular.

O conceito de corpo-território 
tem contribuído para ques-
tionar as relações coloniais 

de extrativismo e a separação 
entre ser humano e natureza.   
Lorena Cabnal (2020), ativis-
ta feminista e sanadora desde 
Iximulew, Guatemala, destaca 

que a ideia de “território corpo-
-terra” veio da luta organizada 
de mulheres indígenas contra 

a mineração e as violências.

A concepção de corpo-terri-
tório alinha-se à definição da 
sociedade autogestionária, de 
experimentação social.          Tra-
ta-se, portanto, de um pro-
cesso mais amplo de recons-
trução de formas de viver e 
estar no mundo, por um novo 
modelo de sociedade.  

As experiências que emergem 
do cotidiano das comunida-
des e das iniciativas coletivas 
são indissociáveis das lutas 
territoriais e das identidades 
culturais. Tais experiências in-
tegram a perspectiva de trans-
formação social profunda. Elas  
tocam toda a vida e partem do 
corpo enquanto primeiro terri-
tório, integrando-se ao concei-
to de autogestão.  

A proposta da autogestão é 
construir novos mundos a 
partir da resistência cotidiana, 
das relações ancoradas na ho-
rizontalidade, das práticas de 
luta e da radicalidade de exis-
tências que não aceitam as 
imposições do sistema capita-
lista, mas que buscam um fu-
turo digno, com base em seus 
próprios saberes. Esse futuro é 
coletivo, autogestionário e an-
cestral.

12 13



As experiências autogestio-
nárias têm afinidade com 

as ideias de bem viver e de femi-
nismo comunitário. O conceito 
aimará de suma qamaña6 é 
traduzido como bem viver, vi-
ver bem ou bem conviver. Em 
crítica às práticas de esgota-
mento da vida, o bem viver po-
siciona-se de modo contrário 
aos paradigmas capitalistas de 
produtivismo e consumo exa-
cerbados, apropriação e des-
truição.

O economista e político equa-
toriano Alberto Acosta (2012) 
apresenta o bem viver como 

uma forma de imaginar outros 
mundos. Colocam-se, como 
alternativas, propostas que 

promovem a suficiência, con-
trapondo-se à eficiência,  e o 

respeito às pluralidades cultu-
rais, políticas e ecológicas.

Bem viver 
e outros
conceitosconceitos
contidos  na
Autogestão

Semelhante à ideia de bem vi-
ver, o vivir sabroso7  surge das 
práticas de resistência indíge-
na e negra na região do Pací-
fico colombiano. O conceito 
articula campos como movi-
mentos sociais, terapêuticas 
e espiritualidades. Essa vida 
saborosa é comunitária, ale-
gre e respeitosa com o meio 
ambiente. Nesse sentido, tais 
conceitos integram formas de 
ver o mundo opostas ao para-
digma capitalista de explora-
ção das pessoas e da natureza. 

A ideia de feminismo comu-
nitário também vem das lutas 
sociais. Com origem boliviana, 
possui bases indígenas e tem 
se espalhado por outros paí-
ses latino-americanos, além 
do Brasil. Na centralidade das 
suas ideias há uma correlação 
entre as violações que afe-
tam territórios e as que atra-
vessam os corpos-territórios 
das mulheres.  As feministas 
comunitárias da América La-
tina movimentam uma prá-
tica coletiva do cuidado que 
torna central a autonomia 
dos povos na organização dos 
territórios8. Suas lutas se co-
nectam às cosmovisões dos 
povos territorializados.

As cosmovisões dos povos in-
dígenas latino-americanos e 
africanos têm um papel essen-
cial na reflexão sobre paradig-
mas alternativos de relações 
e transformação social. Tais 
paradigmas não são necessa-
riamente novos, sendo, muitas 
vezes, ancestrais. Além disso, 
são responsáveis por oferecer 
uma alternativa ao sistema 
capitalista, refletindo relações 
sociais baseadas na harmonia, 
na reciprocidade e no cuidado 
coletivo. Elas são uma respos-
ta aos impactos destrutivos da 
colonização e do capitalismo, 
propondo formas de viver em 
comunidade que contrastam 
com a lógica individualista e 
exploradora do sistema ca-
pitalista. A vivacidade dessa 
pluralidade de cosmovisões 
alinha-se à máxima zapatista9 
“por um mundo onde caibam 
muitos mundos”.

A pluralidade de visões de 
mundo lança luz para os 

riscos da narrativa da história 
única. Chimamanda Ngozi 
Adichie (2009), feminista e 
escritora nigeriana, reflete 
sobre como tal narrativa é 
perigosa, pois desumaniza 

quem está à parte do coman-
do dessa história única.

O ambientalista e filósofo 
Ailton Krenak (2022), lide-
rança indígena brasileira da 
etnia krenak, considera que 
a sabedoria ancestral é uma 

forma de resistir às narrativas 
sobre o fim do mundo. Ele 

elabora a ideia de futuro an-
cestral, que é o futuro viável 
por meio da ancestralidade, 
inclusive de elementos da 

natureza.

14 15



As visões de mundo latino-a-
mericanas e as formas ances-
trais africanas se assemelham, 
na medida em que ambas se 
fundamentam na força da 
coletividade. Tal influência é 
nítida na espiritualidade, na 
linguagem, na culinária, na 
música, na dança e, de modo 
geral, nas expressões e práti-
cas culturais.

Um conceito oriundo do conti-
nente africano que se conecta 
aos princípios da autogestão 
é o ubuntu. Com origem nos 
idiomas zulu10 e xhosa11, enfati-
za a interdependência e a soli-
dariedade. Sua tradução pode 
consistir na frase “eu sou por-
que nós somos”. 

Outra conexão é o símbolo 
Sankofa, que integra o con-
junto de ideogramas Adinkra12. 
O Sankofa pode ser represen-
tado por um pássaro com a ca-
beça voltada para trás ou por 
duas voltas justapostas espe-
lhadas, gerando um coração. 
Significa voltar-se ao passado 
para trazer novos significados 
ao presente e à construção do 
futuro.

.

As histórias e os conceitos ad-
vindos tanto da América Lati-
na quanto do continente afri-
cano são atravessados pela 
colonização. A concepção de 
saber universal, formulada 
pela ótica colonizadora, apon-
ta que o desenvolvimento 
tanto é considerado natural, 
como é colocado enquanto o 
único caminho viável e dese-
jável, com a "evolução" da ci-
vilização ocidental sendo vis-
ta como o ápice do progresso 
humano.

Houve a imposição de uma vi-
são eurocêntrica como única 
forma válida de conhecimen-
to. Tal visão, fruto da herança 
colonial, impele a ideia de um 
saber universal, que se apre-
senta como o parâmetro sin-
gular para o desenvolvimento 
das sociedades, ditando o mo-
delo de civilização ocidental 
como o ideal. 

Os grupos sociais que foram e 
são historicamente margina-
lizados pelo poderio colonial 
se movem estrategicamente 
contra as tentativas de privá-
-los das suas formas próprias 
de sentir, de compreender e de 
agir no mundo. A colonialidade 
tenta impor uma monocultura 
do saber, além de buscar cer-
cear quem podemos ser.

A visão teleológica do desen-
volvimento oculta as relações 
de exploração e dependência 
que os países periféricos, que 
vivenciaram a colonização, 
ainda enfrentam. O modelo 
ocidental de desenvolvimento, 
componente do sistema capi-
talista, perpetua estruturas de 
exploração que antes estavam 
baseadas na colonização, pro-
duzindo e acentuando condi-
ções de desigualdade, concen-
tração de riqueza e destruição 
ambiental.

Para Catherine Walsh 
(2018), pedagoga 

estadunidense radicada no 
Equador, existe na América 

Latina uma constituição 
colonial não apenas dos 

saberes, mas também das 
linguagens, da memória e do 
imaginário, em uma tentativa 

de desumanização.

Para o filósofo venezuelano 
Edgardo Lander (2005), 

o eurocentrismo e o 
colonialismo são como 
cebolas que possuem 

múltiplas camadas.       
Destaca-se que colonialismo 
é um conceito diferente de 

colonialidade. 

O sociólogo peruano      
Aníbal Quijano (2005) 

apresenta que o colonialismo 
faz referência às opressões 

das administrações coloniais, 
enquanto a colonialidade, 

imposta de modo mais 
denso, abarca as situações 

coloniais atuais.

16 17



Diante do cenário de explora-
ção colonial, o pensador Nêgo 
Bispo (2015, 2023) enfatiza que 
as mestras e os mestres da 
oralidade foram considerados 
desnecessários pelo sistema 
capitalista, em uma tentativa 
de abafar os seus saberes. A 
postura crítica contra colonial 
de Nêgo Bispo oferta um pen-
samento diversal, reconhece-
dor da fundamentalidade da 
ancestralidade, do imaginário 
e da autogestão.

Antônio Bispo dos Santos, 
conhecido como 

Nêgo Bispo, 
 liderança quilombola 

brasileira, lavrador e escritor, 
construiu a ideia de contra 

colonização a partir da 
oralidade transmitida por 

seus mestres e mestras do 
quilombo piauiense Saco-
Curtume. Desde 2017 suas 

reflexões contra coloniais são 
uma presença constante em 
nosso Processo Formativo do 

Autogestão.

Uma ideia essencial do traba-
lho de Nêgo Bispo é a de CON-
FLUÊNCIA. Ela gere o convívio 
entre os elementos da natu-
reza e os movimentos para 
o compartilhar. Em crítica à 
mercantilização do saber, de-
fende o compartilhamento de 
conhecimentos em uma con-
fluência cosmológica. A partir 
da ideia de que nem tudo se 
mistura ao se juntar, considera 
que na prática da confluência 
não deixamos de ser a gente, 
mas, nos juntando, rendemos 
quando passamos a ser a gen-
te e outra gente. 

Para superar o paradigma co-
lonial, é fundamental colocar 
no centro das discussões as 
sabedorias e os modos de vida 
ancestrais, como propõe Nêgo 
Bispo. Diante de uma socie-
dade individualista, ele indica 
respostas comunitárias que 
podem ser vistas e vividas nos 
territórios. O reconhecimento 
da vivacidade territorial cons-
titui base para uma transfor-
mação radical, que ultrapasse 
os limites impostos pela colo-
nização e pelo capitalismo.

6 Em quíchua, sumak kawsay é a 
expressão para o conceito de bem 
viver. O quíchua é uma importan-
te família de línguas indígenas da 
América do Sul, falada por mais de 
dez milhões de pessoas de diversos 
grupos étnicos da Argentina, da Bo-
lívia, do Chile, da Colômbia, do Equa-
dor e do Peru.

7  Expressão em castelhano que pode 
ser traduzida como viver saboroso.

8 Além de feminismo comunitário, 
também é utilizado o termo feminis-
mos populares, mobilizado, sobretu-
do, por mulheres negras, indígenas, 
camponesas e das periferias urbanas.

9 Iniciado em 1994, o Movimento 
Zapatista nasceu no estado mexica-
no de Chiapas e é formado por cam-
poneses-indígenas de quatro etnias 
maias (choles, tojolabales, tzeltales 
e tzotziles), além da participação de 
organizações estudantis e sindicais. 
Possui conexões próximas com o 
Exército Zapatista de Libertação 
Nacional (EZLN), o qual representa a 
continuidade histórica da linha radi-
cal da Revolução Mexicana liderada 
por Emiliano Zapata.

10   Língua bantu.  É falada na África 
do Sul, principalmente na província 
de KwaZulu-Natal.

11 Língua bantu. Falada na África do 
Sul e no Zimbábue, é mais comum 
na província sul-africana do Cabo 
Oriental.

12 Adinkra é um sistema de símbolos 
e escrita pictográfica, originário dos 
povos acã da África Ocidental, nota-
damente os povos axante, de Gana. 
É um dentre diversos sistemas de es-
crita africanos. Ele representa ideias, 
tradições e valores, sendo utilizado, 
por exemplo, em tatuagens, em teci-
dos e na arquitetura.

As cosmovisões africanas e in-
dígenas concebem relações 
de vida sustentadas pela so-
lidariedade, pela autonomia 
dos povos, pelo cuidado com 
o meio ambiente e pela pre-
servação da cultura e do ter-
ritório. São práticas essenciais 
para um futuro mais justo e 
sustentável.

Abre-se espaço para outras 
formas de entender o mundo 
e a vida. Constroem-se alterna-
tivas populares que contem-
plam a diversidade de saberes, 
orientadas pela prática da so-
lidariedade e pelo respeito à 
terra e à identidade de cada 
povo, propondo um caminho 
de resistência que celebra as 
diversidades culturais e pro-
move o bem viver.

18 19



N a observação de conjun-
tura, destacam-se aqui os 

pontos que permearam a rea-
lidade sócio-política brasileira 
nos últimos 10 anos, o que per-
mite a compreensão sobre em 
que realidade as práticas do 
Processo Formativo do Auto-
gestão estiveram assentadas. 
É possível, com esse entendi-
mento, enquadrar forças, con-
dições e contradições presen-
tes na realidade. 

Perceber o que tem ocorrido 
no Brasil ao longo dos últimos 
10 anos fortalece a compreen-
são quanto a importância de 
se promover formações e es-
timular práticas autogestioná-
rias, em um exercício visível de 
resgatar o olhar Sankofa. 

O ano de 2015 é o marcador 
temporal das reflexões conjun-
turais trazidas aqui. Essa esco-

lha se dá em função de que, 
naquele ano, do ponto de vista 
interno institucional, o PACS 
passou a criar espaços forma-
tivos e reflexivos, intercâmbios 
e outras ações relacionadas à 
autogestão, chegando-se até 
os dias atuais. 

O período de 2015 a 2025 no 
Brasil foi (e segue sendo) atra-
vessado por grupamentos de 
forças e contradições que pro-
duziram crises, desafios e sé-
rias transformações. Iniciou-se 
com Dilma Rousseff (PT) reelei-
ta presidenta do país em uma 
eleição polarizada e sob o con-
texto de uma crise econômica 
global. Pouco mais de um ano 
após o começo do mandato, o 
tensionamento político apro-
fundou-se, culminando em 
um golpe de estado, materia-
lizado em um impeachment. 
Michel Temer (MDB), que era 
vice-presidente de Dilma, as-
sumiu a presidência em 2016,  
com uma gestão marcada 
por denúncias de corrupção e 
pelo desmonte de políticas e 
órgãos públicos. 

Nas eleições de 2018 o então 
deputado Jair Bolsonaro (à 
época PSL), ao candidatar-se 

Elementos Elementos 
importantes
da conjuNturada conjuNtura
2015-2025

20 21



à presidência da república, im-
pulsionou um debate político 
mais extremado, com o aden-
samento de discursos conser-
vadores e preconceituosos. 
Vitorioso no pleito eleitoral, 
marcado por forte polarização 
social, Bolsonaro governou de 
modo autoritário e envolto a 
polêmicas, com ataques à im-
prensa, às instituições do Po-
der Judiciário e à democracia 
em geral. O caráter perverso 
desse governo foi evidenciado 
no início de seu 2º ano com a 
crise sanitária, econômica e 
social engendrada pela pan-
demia da Covid-19. Além da 
minimização dos efeitos do ví-
rus, a crise foi usada como um 
gancho para o incremento de 
medidas neoliberais. 

As desigualdades provocadas 
pelo modelo de desenvolvi-
mento hegemônico foram 
intensificadas pelo contexto 
pandêmico, atingindo profun-
damente a população que já 
se encontrava mais vulnerabi-
lizada. Até o fim da pandemia, 
em maio de 2023, foram mais 
de 700 mil brasileiros mortos 
em decorrência da Covid-19. A 
insegurança alimentar aden-
sou-se. O Brasil já havia vol-

tado ao Mapa da Fome da 
Organização das Nações Uni-
das (ONU) em 2019, o que não 
acontecia desde o início da dé-
cada de 1990, tendo permane-
cido por três anos, até 2022. A 
crise atingiu sobretudo as mu-
lheres da parcela populacio-
nal mais vulnerabilizada, que 
sentiram o adensamento da 
sobrecarga dos seus trabalhos 
domésticos e de cuidados não 
remunerados13. 

Ainda durante o contexto pan-
dêmico, as eleições de 2022 
mantiveram a tônica de pola-
rização dos pleitos anteriores. 
O então ex-presidente Luiz Iná-
cio Lula da Silva (PT) se candi-
datou, derrotando Bolsonaro 
(PL) no 2º turno. Lula assume 
a presidência de um país com 
altos índices de desigualdade 
e de instabilidade política, com 
início de mandato marcado 
por tentativa de golpe contra 
seu governo. A gestão tem re-
duzido o número de pessoas 
que passam fome e realizou a 
homologação de mais de uma 
dezena de Terras Indígenas, 
além de aprovar diversos de-
cretos para a titulação de terras 
de comunidades quilombolas. 

Apesar de tais medidas, os 
povos e comunidades tradi-
cionais permanecem sendo 
alvo constante de ataques. 
Tal cenário está entrelaçado 
aos conflitos socioambientais 
vividos no país, com escolha 
governamental por incentivo 
aos megaprojetos e ao agro-
negócio, os quais avançam de 
modo voraz contra os territó-
rios, com impactos diferencia-
dos na vida das mulheres, dos 
povos tradicionais indígenas 
e quilombolas e da popula-
ção periférica e favelada. Esses 
grupos são os mais afetados 
pelo modelo de desenvolvi-
mento hegemônico, de modo 
que é impossível desconside-
rar o sexismo e o racismo, em 
suas diversas formas, expres-
sos nessas relações. Essa é a 
realidade vivida e enfrentada 
pelas coletividades que inte-
gram o Processo Formativo do 
Autogestão.

13  Esse aumento foi percebido na 
pesquisa “Sem Parar: o trabalho e 
a vida das mulheres na pandemia”, 
realizada pela Sempreviva Organi-
zação Feminista (SOF) nos primei-
ros meses da pandemia. A pesquisa 
está disponível em: https://mulhe-
resnapandemia.sof.org.br/wp-con-
tent/uploads/2020/08/Relatorio_Pes-
quisa_SemParar.pdf.  Em 2023, um 
estudo publicado pelo Instituto de 
Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea) 
mostrou que as mulheres brasileiras 
têm uma carga maior de trabalho 
doméstico e de cuidados não re-
munerados. Em comparação com 
os homens, há um acréscimo de 
11 horas semanais nessa forma de 
trabalho. Intitulado “Gênero é o que 
importa: determinantes do traba-
lho doméstico não remunerado no 
Brasil”, o estudo está disponível em: 
https://repositorio.ipea.gov.br/hand-
le/11058/12380. 

22 23



Ao longo dos últimos 10 
anos, o Processo Forma-

tivo do Autogestão consoli-
dou-se como um percurso de 
formação política, trocas de 
experiências e fortalecimento 
coletivo de práticas autoges-
tionárias em diversos territó-
rios do Brasil. Desde sua pri-
meira edição, em 2015, com o 
Curso Autogestão e Trabalho, 
até as mobilizações mais re-
centes da Caravana Contra os 
Racismos Religiosos, em 2024, 
o processo manteve coerência 
em seus princípios e metodo-
logias, ao mesmo tempo em 
que se adaptou às realidades 
e desafios históricos de cada 
período. 

Do ponto de vista da sua es-
truturação, a formação tem 
uma duração média de quatro 
dias e conta com metodologia 
imersiva, organizada da se-
guinte forma:

         Análise de conjuntura

         Rodas de conversa 
         temáticas

         Planejamento de inter-      	
         câmbios e ações

         Decisões sobre próximos     	
         passos do Processo For-        	
         mativo do Autogestão 

         Momentos de cuidado       	
         coletivo

         Atividade cultural cele-     	
         brativa do estar juntos

         Atualizações e partilhas            	
         de experiências

         Oficinas

O percurso O percurso 
formativoformativo

O Processo Formativo do Autogestão é também um espaço de 
construção coletiva do Plano Popular Alternativo ao Desenvol-
vimento, o PPAD. Trata-se de um plano popular que traz as ex-
periências territoriais de coletivos, grupos e movimentos sociais 
que compõem o Coletivo Autogestão. Essas experiências são ex-
pressas em uma plataforma virtual colaborativa. Trataremos do 
PPAD e do Coletivo Autogestão no tópico a seguir.

24 25



Entre os principais elementos 
em comum nas diversas edi-
ções, destaca-se a centralida-
de da autogestão como hori-
zonte político e pedagógico. 
Em cada curso ou encontro, a 
autogestão foi compreendida 
como alternativa concreta ao 
modelo de desenvolvimento 
hegemônico e como prática 
cotidiana de construção de 
autonomia e poder popular 
nos territórios. Essa perspecti-
va esteve sempre ancorada na 
valorização dos saberes locais, 
na escuta mútua, na partilha 
de experiências e no fortaleci-
mento de laços de solidarieda-
de entre coletividades.

Outro ponto marcante é o for-
mato imersivo e coletivo das 
formações, que promove não 
apenas momentos de debate 
político e conceitual, mas tam-
bém instâncias de cuidado, 
celebração e planejamento 
de ações e intercâmbios entre 
territórios. Esse modelo peda-
gógico rompe com as formas 
tradicionais de ensino, reco-
nhecendo o corpo, o território 
e a vivência como lugares legí-
timos de produção de conhe-
cimento.

Além disso, as formações apro-
fundaram constantemente a 
interconexão entre temas es-
truturantes para os territórios 
populares, como bem viver, 
feminismo comunitário, agro-
ecologia, comunicação popu-
lar, direito à terra e à moradia, 
espiritualidade, cultura e en-

frentamento ao racismo es-
trutural. A cada edição, novas 
camadas foram sendo incor-
poradas ao processo, amplian-
do a densidade dos debates e 
fortalecendo a capacidade das 
coletividades de articular suas 
lutas com outras frentes so-
ciais e políticas.

A criação de espaços comple-
mentares - como a live Auto-
gestão e Bem Viver nos Terri-
tórios, o podcast Saberes em 
Autogestão e os intercâmbios 
presenciais e virtuais entre co-
letividades - foram fundamen-
tais para garantir a continuida-
de do processo mesmo diante 
de desafios como a pandemia. 
Essas experiências confirmam 
o caráter vivo, flexível e adap-
tável da metodologia auto-
gestionária, mantendo ativo 
o vínculo entre coletivos mes-
mo nos períodos de distancia-
mento.

Por fim, a experiência da Ca-
ravana Contra os Racismos 
Religiosos revelou a potência 
do alargamento das pautas 
e da confluência entre lutas 
específicas, reafirmando o pa-
pel do Processo Formativo do 
Autogestão como um espaço 
de articulação de múltiplos 
sujeitos em torno de práticas 
antirracistas, anticapitalistas, 
antipatriarcais e ecossociais.

A importância desse percurso 
reside justamente na sua ca-
pacidade de tecer redes de re-
sistência, aprendizado e cons-
trução coletiva, afirmando 
que os territórios são espaços 
de invenção e de criação de al-
ternativas. Ao longo dos anos, 
o Processo Formativo do Au-
togestão se consolidou como 
um espaço onde se aprende 
fazendo, com uma metodolo-
gia que não é aplicada, mas 
vivida, e o saber é construído 
com os pés no chão.

26 27





O PPADPPAD e o 
Coletivo 
Autogestão 
Antes de entrarmos de for-

ma específica em cada um 
dos sujeitos que compõem 
o Coletivo Autogestão, é im-
portante tomarmos algumas 
linhas para explicar o Plano 
Popular Alternativo ao Desen-
volvimento, o PPAD. Trata-se 
de uma iniciativa que propõe 
a construção de um plano 
para questionar o modelo de 
desenvolvimento capitalista a 
partir dos saberes e práticas 
populares, com o enraizamen-
to territorializado e a autono-
mia coletiva como horizonte.

O PPAD surge junto ao Proces-
so Formativo do Autogestão. 
Assim, visa potencializar, sub-
sidiar, visibilizar e articular as 
alternativas autogestionárias 
populares e territoriais já exis-
tentes.  Sua estrutura se des-
dobra, originalmente, em três 
aspectos: inserção e acompa-
nhamento das experiências 
locais; formação continuada 
com caráter de aglutinação 
em torno do tema; construção 
do plano popular de alternati-
vas ao desenvolvimento.

Todavia, algo novo surge dian-
te de uma vontade partilhada 
pelas coletividades que inte-
gram o Processo Formativo 
do Autogestão. Durante os 
encontros anuais, nas reuni-
ões remotas periódicas e nos 
momentos de intercâmbio, se 
construiu a percepção de que 
tais sujeitos constituem um 
coletivo maior. É dessa consta-
tação que se origina o Coletivo 
Autogestão, do qual o PACS 
faz parte. 

O Coletivo Autogestão pensa, 
articula e movimenta o PPAD. 
A visibilização e a valorização 
das práticas nascidas nos 
territórios é uma estratégia 
fundamental para referenciar 
as coletividades como agentes 
da política e da transformação, 
bem como para visibilizar as 
lutas nos territórios. O debate 
da construção do Coletivo 
Autogestão foi intenso e segue 
atualizando constantemente 
o seu sentido. 

De tempos em tempos há a in-
clusão de novas temáticas no 
PPAD pelo Coletivo Autoges-
tão, além de periodicamente 
focar-se em temáticas espe-
cíficas. Recentemente, por 
exemplo, tem sido adensado o 
debate sobre os impactos dos 
fundamentalismos, o que ori-
ginou a já mencionada Cara-
vana Contra os Racismos Reli-

giosos. Ao percorrer territórios 
de fé em diversos estados do 
país, a Caravana promove in-
tercâmbios com lideranças de 
territórios de resistência aos 
racismos religiosos, lançando 
luz para os anúncios que coti-
dianamente são construídos.

A ideia do PPAD é que, ao lon-
go do tempo, ele seja um ins-
trumento para a ampliação 
das construções de alternati-
vas. Almeja-se que essas alter-
nativas respondam às neces-
sidades reais dos territórios e 
que possam inspirar. Assim, 
a expectativa do Coletivo Au-
togestão é a de que essas al-
ternativas pautem, de baixo 
para cima, práticas e visões de 
mundo desde os territórios, 
considerando prioritariamen-
te as suas formas de vida.

Na página de internet da plata-
forma PPAD é possível encon-
trar práticas autogestionárias 
em agroecologia, agricultu-
ra urbana, feminismos, lutas 
antirracistas, educação e co-
municação popular, luta pela 
terra e pelas águas, economia 
solidária, arte, cultura e muito 
mais. A plataforma traz vídeos, 
fotos, podcasts, reportagens, 
notícias, artigos, publicações, 
uma linha do tempo que res-
gata a memória do processo e 
um mapa com todas as coleti-
vidades que fazem parte.	

O PPAD  é, portanto, uma 
construção coletiva que 

nasce dos territórios e que 
visa, sobretudo, a autonomia 
das coletividades e a afirma-
ção dos seus modos de vida.                 

O território é entendido    
como uma prática vivida, 
que nos conecta com a 

história e com os desafios
 do presente.

ppad.org.br

30 31

http://https://ppad.org.br/


As coletividades que integram o Coletivo Autogestão atuam di-
retamente em seus territórios, desenvolvendo práticas de pro-
dução coletiva, cuidado e resistência. O foco dessas ações está 
em garantir a autonomia, a organização e a construção de alter-
nativas políticas e econômicas que rompam com as lógicas do 
mercado e do Estado. 

O modo como as coletividades vêm sendo incorporadas a esse 
processo está conectado à história de como o Curso Autoges-
tão inicialmente se constitui. Para a sua primeira edição foram 
convocados parceiros que já pensavam e teciam ações sob esse 
prisma. Movimentos que desde então eram próximos ao PACS, 
como, por exemplo, o Movimento dos Trabalhadores Rurais 
Sem Terra (MST) e o Movimento Nacional de Luta pela Moradia 
(MNLM).

Em sequência, fomos engrossando o caldo de coletividades 
agregadas. Foram e são feitas convocações que seguem o ritmo 
dos diálogos cotidianos e das intencionalidades do PACS com o 
processo, que é gerado de modo orgânico em conjunto com as 
coletividades. Desse modo, dialógico e criativo, vem sendo cons-
truído o Coletivo Autogestão e o PPAD. 

Quem são Quem são osos  

AS COLETIVIDADESAS COLETIVIDADES

destadesta  históriahistória??protagonistas
Os protagonistas que constro-
em as alternativas autogestio-
nárias são movimentos sociais, 
coletivos diversos, organiza-
ções comunitárias e povos 
e comunidades tradicionais. 
Destacam-se, principalmente, 
as mulheres, que têm desem-
penhado um papel central

na luta por justiça de gênero, 
por justiça climática, contra os 
megaprojetos, por soberania 
alimentar, em defesa da agro-
ecologia e da agricultura ur-
bana, por moradia, por comu-
nicação e cultura populares e 
pelo direito à cidade à terra e 
ao território.

As experiências das coletivida-
des estão conectadas à pers-
pectiva feminista comunitária, 
que situa as mulheres como 
protagonistas e cuida das 
múltiplas dimensões da luta 
por justiça social e ambiental. 
Ainda que muitas vezes mar-
ginalizadas e invisibilizadas, as 
mulheres assumem um lugar 
de destaque nos processos de 
mudança radical nas formas 
de organização do trabalho e 
da vida.

Consideramos importante 
incorporar à nossa aborda-
gem feminista comunitária 
o pensamento e a prática in-
terseccional. A partir da inter-
seccionalidade, o Coletivo Au-
togestão pondera não apenas 
as questões de gênero, raça, 
classe e outras camadas que 
produzem opressões. Mas 
também busca compreender 
como tais camadas afetam a 
vida. O feminismo negro14 foi 
protagonista em trazer essa 
crítica, alinhando a luta femi-
nista ao enfrentamento do 
racismo. 

A abordagem interseccional A abordagem interseccional 
mostra que é preciso enten-mostra que é preciso enten-
der de que maneira as mulhe-der de que maneira as mulhe-
res acessam ou não direitos e res acessam ou não direitos e 
espaços de poder não só por espaços de poder não só por 
serem mulheres, mas por se-serem mulheres, mas por se-
rem quem são em sua diver-rem quem são em sua diver-
sidade. Assim, a luta feminista sidade. Assim, a luta feminista 
construída sob essa reflexão construída sob essa reflexão 
faz o movimento de acolher a faz o movimento de acolher a 
pluralidade e enfrentar outras pluralidade e enfrentar outras 
trincheiras. Percebemos no trincheiras. Percebemos no 
Processo Formativo do Auto-Processo Formativo do Auto-
gestão como a multiplicidade gestão como a multiplicidade 
de camadas de lutas é reco-de camadas de lutas é reco-
nhecida pelas coletividades.nhecida pelas coletividades.

 

As mulheresAs mulheres

32 33



Essas criações se configuram 
como um processo no qual o 
PACS consegue atualizar a sua 
própria atuação. Não apenas 
se acompanha o que é desen-
volvido pelas coletividades. 
Mas é a partir da sua integra-
ção no Coletivo Autogestão 
que o Instituto continua fa-
zendo apostas políticas nas al-
ternativas. O PACS percebe no 
PPAD a possibilidade concreta 
de vislumbrar na prática o que 
chamamos de alternativas ao 
modelo de desenvolvimento 
hegemônico.

14   O feminismo negro surge da per-
cepção de que tanto os movimentos 
feministas quanto os movimentos 
negros têm sido malsucedidos a re-
conhecer e atender às necessidades 
específicas das mulheres negras. 
Ou seja, as questões relacionadas 
à raça ficam diretamente ligadas 
a ser um homem negro, enquanto 
as questões de gênero são mais as-
sociadas a ser uma mulher branca. 
Com o objetivo de dar visibilidade às 
questões que afetam as mulheres 
negras, as feministas negras têm 
por base a ideia de intersecciona-
lidade, utilizada como ferramenta 
teórica e metodológica para pensar 
sobre como patriarcado, sexismo e 
racismo estão interligados, enten-
dendo as várias formas de opressão 
enfrentadas.

Rio de Janeiro

- Rede Carioca de Agricultura 
Urbana (Rede CAU); 
- Quilombo Campinho da 
Independência; 
- Coletivo Martha Trindade (CMT); 
- Aldeia Maracanã; 
- Articulação de Agroecologia do 
Rio de Janeiro (AARJ)
- GT Mulheres da Articulação de 
Agroecologia do Rio de Janeiro 
(GT Mulheres AARJ); 
- Coletiva  As Caboclas; 
- Teia de Solidariedade da 
Zona Oeste; 
- Centro de Integração da Serra 
da Misericórdia (CEM);
- Mulheres em Ação; 
- Mulheres de Pedra; 
- Centro de Ação Comunitária 
(CEDAC); 
- Coletiva Popular de Mulheres   
da Zona Oeste; 
- Jardim das Ervas Sagradas.

Coletividades Coletividades 
que compõem que compõem 
atualmente o atualmente o 
PPADPPAD

São Paulo e RJ

- Fórum de Comunidades 
Tradicionais (FCT). 

Bahia 

- Movimento Sem Teto da 
Bahia (MSTB); 
- Assentamento Terra Vista, 
do Movimento dos Trabalhado-
res Rurais Sem Terra (MST).

As temáticas em que essas coletividades atuam estão elenca-
das no próximo capítulo, no qual as trazemos distribuídas em 
apresentação das principais temáticas trabalhadas no Processo 
Formativo do Autogestão. 

Minas Gerais

- Brigadas Populares; 
- Kilombo Manzo Ngunzo 
Kaiango;
- Horta Comunitária Vila Pinho;
- Coletivo AUÊ!; 
- Rede de Intercâmbio em 
Agroecologia; 
- Espaço Comum Luiz Estrela.

Pernambuco

- Coletivo Pão e Tinta; 
- Todas Para o Mar (TPM); 
- Rede Tumulto; 
- Caranguejo Tabaiares Resiste;
- Coletiva Cabras; 
- Associação Sítio Ágatha.

Maranhão 
- Associação Comunitária dos  
Moradores  de Piquiá de Baixo 
(ACMP).

Pará

- Núcleo de Ação de Resistência
Quilombola de Campina Vila 
União (NARQ Campina vila União).

Nacional 

- Movimento dos Trabalhadores 
Sem-Teto (MTST), com representa-
ções de PE, RJ e SP; 
- Movimento pela Soberania 
Popular na Mineração (MAM), 
com representações do PA;

- Coletivo Nacional de 
Agricultura Urbana (CNAU);

- Teia dos Povos, com 
representações da BA, do MA, 
de PE, de MG e do RJ; 

- Coletivo Etinerâncias;

- Rede Jubileu Sul Brasil.

34 35



3. METODOLOGIA
autogestionáriaautogestionária 
Aline Lima, Mayã Martins Correia, 
Yasmin Bitencourt \



A metodologia autogestio-
nária desenvolvida pelo 

Coletivo Autogestão nasce e 
se fortalece a partir da escuta 
atenta e da convivência nos 
territórios. É uma prática for-
jada na luta, no chão e em di-
álogo constante. Mais do que 
um conjunto de ferramentas, 
ela é uma postura política e 
pedagógica que reconhece os 
saberes populares, os vínculos 
afetivos e a força das articu-
lações coletivas como funda-
mentos de um trabalho trans-
formador.

Parte-se do princípio de que 
não é possível movimentar-se 
nos territórios sem antes reco-
nhecê-los como sujeitos his-
tóricos. Isso significa compre-
ender que cada território tem 
memória, cultura, conflitos, 
desejos e formas próprias de 
organização. Essa metodolo-
gia também rompe com uma 
lógica verticalizada de atua-
ção, recusando abordagens 
impositivas ou meramente 
técnicas. O território não é 
"objeto" de intervenção, mas 
espaço de trocas e construção 
conjunta de caminhos.

Esse modo de fazer tem raízes 
na educação popular e no fe-
minismo comunitário. A meto-
dologia aposta na construção 
de vínculos, no cuidado, na 
valorização da escuta e no for-
talecimento das redes locais. É 
uma metodologia viva, que se 
faz em movimento e se trans-
forma conforme as necessida-
des e experiências dos sujeitos 
com os quais se caminha.

Na prática, a metodologia se 
expressa por meio de ações 
que respeitam o tempo dos 
territórios e seus modos de 
organização, estimulando 
processos de fortalecimento 
comunitário. São ações que 
articulam formação política, 
incidência e cuidado, promo-
vendo não apenas denúncias 
de violações, mas também a 
afirmação de potências locais.
Os momentos de escuta ativa, 
por exemplo, são fundamen-
tais. A escuta, enquanto práti-
ca política, permite acolher as 
dores, mas também os desejos 
e as estratégias de resistência 
já em curso. 

Ela se materializa em rodas de 
conversa, visitas, convivência, 
oficinas e processos formati-
vos. Cada encontro é pensa-
do a partir da realidade local, 
buscando sempre respeitar os 
saberes existentes e criar am-
bientes em que todas as vozes 
possam ser ouvidas.

A metodologia também se 
traduz na produção de mate-
riais, na sistematização de ex-
periências e no cuidado com 
a memória dos processos. Mas 
nada disso se faz sem vínculo. 
E o vínculo é construído com 
presença, com afeto e com 
troca real.

Outro ponto central é a cria-
ção de estratégias de resistên-
cia que fortaleçam a autono-
mia dos sujeitos. Isso significa 
incentivar a autogestão, pro-
mover o acesso a políticas pú-
blicas, ampliar a capacidade 
de comunicação e estimular a 
atuação em rede.

Essa metodologia se expressa, 
ainda, na atenção à sustentabi-
lidade das ações e no cuidado 
com quem cuida. Isso implica 
pensar o ritmo das atividades, 
valorizar os momentos de pau-
sa e autocuidado, reconhe-
cendo o desgaste emocional 
que a atuação nos territórios 
impõe. O PACS compreende 
que o trabalho comunitário 
não pode ser sustentado ape-
nas com boa vontade, e busca 
também apoiar processos de 
fortalecimento institucional e 
acesso a recursos.

Em síntese, essa metodologia 
é uma prática de amor polí-
tico. Uma tarefa-amor, como 
nos inspira Conceição Evaristo 
(2006), que mistura respon-
sabilidade, cuidado, escuta e 
luta. É um modo de estar jun-
to que valoriza a autonomia, a 
memória e os saberes locais. 
E que aposta, com coragem e 
ternura, na potência dos terri-
tórios como lugares de trans-
formação.

38 39



Aqui apresentaremos as di-
versas temáticas inscritas 

no escopo da autogestão e 
que são consideradas centrais 
para a construção de alternati-
vas viáveis e transformadoras. 
Elas englobam práticas desen-
volvidas por movimentos so-
ciais, coletivos e comunidades 
em luta, as quais estão dire-
tamente relacionadas ao res-
gate de saberes ancestrais, à 
valorização das culturas locais 
e ao fortalecimento das redes 
de solidariedade. Cabe a elas 
orientar e impulsionar práti-
cas autogestionárias, visando 
construir um mundo mais jus-
to, equitativo e sustentável a 
partir dos territórios.

Agroecologia, 
Agricultura Urbana e 
Segurança e Soberania 
Alimentar e Nutricional
Convoca a pensar na 
relação harmônica com 
os ecossistemas e na 
valorização de práticas que 
surgem de tempos e ciclos 
que seguem os saberes 
tradicionais da terra, das 
águas e das florestas, mas 
que se reinventam nas 
experiências de agricultoras 
e agricultores ao longo 
do tempo. A agroecologia 
promove a soberania e a 
segurança alimentar desde os 
territórios, refletindo o papel 
da agricultura como prática 
sustentável e local. A luta por 
uma alimentação saudável e 
por um modelo agrícola que 
respeite a natureza é uma das 
bandeiras essenciais.

 As temáticas desenvolvidas As temáticas desenvolvidas

Comunicação popular
Ferramenta crucial na luta 
por justiça e igualdade, 
permitindo mobilização 
e questionamento das 
narrativas dominantes. 
Desempenha um papel 
vital no fortalecimento 
da autogestão, como um 
instrumento para disseminar 
ideias, organizar movimentos 
e visibilizar vozes silenciadas. 
Por meio de bicicletas 
comunitárias, lambe-lambes, 
podcasts, grafite, músicas, 
festivais, ou mobilizações nas 
redes sociais, a comunicação 
popular se torna um campo 
vital para a articulação e 
resistência nas comunidades.

Luta por Terra e 
Território e Luta           
por Moradia
O acesso à moradia e a 
direitos correlatos - como a 
saúde, educação e recursos 
naturais - é central na luta 
dos movimentos sociais e 
dos coletivos. O modelo de 
desenvolvimento capitalista 
promove a expropriação 
de terras e a destruição dos 
territórios, mas os movimentos 
populares resistem, criando 
novas formas de organização e 
reivindicando seus direitos.

Arte e Cultura
A arte e a cultura também 
constituem a autogestão, 
enquanto instrumentos 
poderosos de resistência, 
transformação e construção 
de identidade. A arte pode 
ser um meio de resgatar 
a memória histórica dos 
povos tradicionais e das 
comunidades periféricas, 
além de ser uma forma 
de expressão que carrega 
significados profundos sobre 
identidade, resistência e 
lutas sociais. A música, a 
dança, o grafite, o teatro 
e outras formas de arte 
são importantes para criar 
vínculos e fortalecer as lutas 
nos territórios.

Organização Popular     
e Luta por Direitos
Ao refletir coletivamente os 
processos de autogestão 
nos territórios, tecemos uma 
rede de apoio que busca 
romper com estruturas de 
opressão, como o capitalismo, 
o patriarcado e o racismo. 
As lutas populares são 
essenciais à construção de 
uma sociedade mais justa e 
autônoma.

40 41



Feminismos e 
Luta das Mulheres

A construção do PPAD 
envolve mulheres do campo, 
da cidade, das periferias 
e favelas, agricultoras, de 
variadas gerações, feministas 
diversas e muitas outras que 
fazem o mundo girar no 
trabalho diário e no reinventar 
da realidade. Repensar a 
sociedade implica transformar 
o papel imposto às mulheres, 
criticar a estrutura patriarcal e 
racista e trabalhar na direção 
de uma reparação histórica 
sentida nos corpos e nos 
cotidianos de vida e luta. 
Apostamos na construção 
de feminismos plurais desde 
os territórios e na luta das 
mulheres como uma forma 
de construir outros mundos 
possíveis.

Lutas Antirracistas

Estruturante para o processo 
de transformação da socie-
dade, visto que o racismo 
segue entre as formas mais 
devastadoras de opressão.                   
Os movimentos sociais se mo-
bilizam para garantir direitos 
e dignidade aos povos negros 
e indígenas, que são também 
os mais afetados pelas desi-
gualdades sociais e econô-
micas. As lutas antirracistas 
buscam a reparação histórica 
e a construção de um mundo 
em que a vida negra e indíge-
na seja valorizada.

Defesa das Águas

Comunidades tradicionais, 
indígenas e periféricas 
se dedicam a proteger e 
preservar os ecossistemas 
hídricos, garantindo o acesso 
à água potável e preservando 
rios, lagos e aquíferos. No 
entanto, megaprojetos de 
desenvolvimento como a 
mineração, a siderurgia e o 
agronegócio têm ameaçado 
esses recursos naturais. A 
luta pela defesa das águas é 
fundamental para garantir 
a sustentabilidade dos 
territórios.

Economia Solidária

A economia solidária traduz 
sua relevância no contexto da 
autogestão quando se propõe 
a restabelecer a dignidade e a 
solidariedade entre as pessoas. 
Surge a partir das comunida-
des tradicionais e periféricas, 
criando modelos de produção, 
comercialização e consumo 
baseados em princípios de co-
operação e bem-estar coletivo. 
A economia solidária, enquan-
to organismo vivo, permite 
que territórios se fortaleçam e 
gerem alternativas ao modelo 
capitalista dominante.

Pedagogias de Luta        
e Educação Popular

Práticas políticas que visam 
a construção coletiva de 
conhecimento, respeitando 
a diversidade de saberes 
e histórias de vida. Ao 
integrar as pedagogias de 
luta ao PPAD, a proposta é 
valorizar os saberes locais, as 
oralidades e as histórias de 
resistência das populações 
tradicionais e periféricas. A 
educação popular, portanto, 
é uma ferramenta central na 
construção de um mundo 
autogestionário, pois é a 
partir dela que se forma a 
consciência crítica necessária 
para transformar as realidades 
sociais e econômicas.

42 43



Essas temáticas não são ape-
nas conteúdo. A perspectiva 
da autogestão não existe onde 
não há movimento. Ela exige o 
agir. Assim como a contra colo-
nialidade, defendida por Nêgo 
Bispo, ela é territorialmente lo-
calizada e funda-se no fazer. A 
autogestão demanda a ação. 
Por isso é no diálogo com as 
coletividades parceiras que se 
consegue perceber de modo 
mais nítido como a metodolo-
gia autogestionária se expres-
sa na prática e como tantos 
processos autônomos encon-
tram convergências. É nelas 
que as coisas acontecem.

O Coletivo Martha Trindade 
(CMT), do Rio de Janeiro (RJ), 
destaca a diferença que faz 
o convívio estabelecido nos 
cursos e nos encontros Auto-
gestão. Permanecer junto por 
alguns dias e partilhar até de 
momentos de lazer são apon-
tados como elementos impor-
tantes no processo de conhe-
cer experiências. Percebe-se 
conexões entre a própria cole-
tividade e as demais. 

Jamílly do Carmo, que integra 
o CMT, observa que ao conhe-
cer variadas histórias, vislum-
bra-se “a existência de outras 

lutas e de outros modos de 
construí-las”. Para Jamílly do 
Carmo, os cursos e encontros 
do Processo Formativo do Au-
togestão “são momentos de 
se recolher para focar e con-
centrar junto”. 

A metodologia autogestioná-
ria é apontada pelo CMT como 
internalizada nos processos 
conduzidos pela coletividade. 
Segundo Jamílly do Carmo, a 
partir dos saberes e práticas 
partilhados no Processo For-
mativo do Autogestão, o co-
letivo formou os valores que 
são fundamentais no desen-
volvimento de suas atividades. 
Nelas há o cuidado para ouvir 
e para refletir “o que vamos fa-
zer a partir disso”.

Para o Coletivo Pão e Tinta, 
de Recife (PE), esses momen-
tos imersivos possibilitam o 
escambo de técnicas e sabe-
res, dentre os quais ressaltam 
a aproximação com o pen-
samento de Nêgo Bispo. As 
apostas temáticas permitem 
“conectar quilombismo, fave-
lismo e agroecologia, trazendo 
desde metodologias a referên-
cias”, segundo Pedro Stilo, in-
tegrante do coletivo. 

A fala de Pedro Stilo assinala 
um aspecto importante, de 
que a metodologia autoges-
tionária é a principal, mas não 
é a única que circula no Pro-
cesso Formativo do Autoges-
tão. Ela entra em diálogo com 
metodologias construídas 
desde os campos, as comuni-
dades ribeirinhas e caiçaras, as 
aldeias indígenas, os quilom-
bos, as periferias e as favelas. 
São metodologias contempo-
raneamente construídas, an-
coradas em metodologias an-
cestrais que se fundamentam 
em saberes e práticas dos po-
vos tradicionais.

Nos dias em que as coletivida-
des estão juntas em imersão, 
partilham-se, de acordo com 
Pedro Stilo, “estratégias de 
defesa jurídica, formas de im-
pulsionar a arte e tecnologias 
ancestrais e periféricas”. Ele 
observa que esses momentos 
são também de “acolhimento 
e mútuo reconhecimento” e 
que “apenas juntando as co-
nexões já aparecem”. Os cur-
sos e encontros do Autogestão 
são “um turbilhão”, nas pala-
vras de Pedro Stilo. 

Para Yane Mendes, da Rede 
Tumulto, de Recife (PE), a re-
levância dos momentos imer-
sivos reside na própria criação 
da coletividade. Foi a partir da 
participação em uma edição 
do curso Autogestão que sur-
giu “a inspiração e o estímulo 
para a criação, junto com par-
ceiras do território, da Rede 
Tumulto”. 

Yane Mendes conta que foi a 
esse seu primeiro curso ape-
nas com “a ideia e a vontade 
de trabalhar comunicação po-
pular”, voltando ao seu territó-
rio após o curso com a defini-
ção do que seria preciso fazer 
para “tornar a Rede Tumulto 
palpável”, com muitos apren-
dizados ao conhecer as práti-
cas de outras coletividades.

A Rede Tumulto enfatiza tam-
bém a importância do Proces-
so Formativo do Autogestão 
ao contemplar a diversidade 
das coletividades localizadas 
em comunidades periféricas. 
Nos termos de Yane Mendes: 
“Entendendo que por mais 
que sejamos coletivos de terri-
tórios periféricos, não necessa-
riamente a gente tem os mes-
mos objetivos, nem a mesma 
forma de fazer”.  

44 45



Outros três aspectos citados 
pela Rede Tumulto são os tem-
pos dedicados às estratégias 
de segurança de defensoras e 
defensores, à criação de espa-
ços de cuidado coletivo e às 
propostas de sistematização 
do trabalho de coletividades 
em cartilhas e outros mate-
riais. No ano de 2022 tanto a 
Rede Tumulto quanto o CMT 
e o Pão e Tinta realizaram, em 
parceria com o PACS, proces-
sos de sistematização gráfica 
de seus trabalhos. Essas siste-
matizações estão disponíveis 
na Biblioteca Berta Cáceres, do 
PACS: biblioteca.pacs.org.br
 
A realização de intercâmbios é 
outro componente destacado 
do Processo Formativo do Au-
togestão. O Coletivo Pão e Tinta 
considera que há muito apren-
dizado tanto em ir ao território 
de outras coletividades quanto 
em recebê-las em seu território. 
São dias em que, diz Pedro Stilo, 
se torna “mais palpável a troca 
de metodologias”

O caso da     O caso da     
Horta 
comunitária 
Vila Pinho - 
Belo Horizonte (MG) Belo Horizonte (MG) 

Aforça das partilhas reali-
zadas a partir do Proces-

so Formativo do Autogestão 
pode ser evidenciada com 
uma mudança de programa-
ção realizada no Encontro Au-
togestão realizado em 2023. 
No momento de apresentação 
de atualizações sobre os terri-
tórios, a Horta Comunitária 
Vila Pinho, em Belo Horizonte 
(MG), trouxe o eminente ris-
co de remoção da horta pela 
Prefeitura, sob o argumento 
de uma obra viária. Isso se deu 
sem quaisquer diálogos com a 
população local ou busca por 
alternativas que não impac-
tassem na horta. 

A representação da Horta Co-
munitária Vila Pinho no En-
contro Autogestão 2023, Ma-
ria Raquel Jesus, narra que os 
agricultores da horta viviam 
um contexto de “muita apre-

ensão”, pois os agentes do po-
der público “não falavam com 
a gente, soubemos por alto 
por pessoas de fora”. Ela conta 
que, no início daquele Encon-
tro Autogestão, “estava bem 
apreensiva e com   vergonha 
também: 'nossa, levar proble-
ma para os outros?', Mas quan-
do compartilhei, vi que todo 
mundo me abraçou... eu nem 
sabia que isso acontecia”.

Diante da gravidade do ce-
nário enfrentado pela Horta 
Comunitária Vila Pinho, foi ga-
rantido tempo no Encontro 
Autogestão para a elaboração 
de uma campanha para a sua 
permanência. As tarefas foram 
distribuídas de acordo com as 
habilidades e competências 
existentes no grupo. As pes-
soas que integravam as cole-
tividades mineiras formaram 
um grupo para visita à Horta 
Comunitária Vila Pinho e para 
o desenvolvimento de estraté-
gias a partir do chão do territó-
rio, em diálogo com o Coletivo 
Autogestão. Esse grupo incluiu 
o Espaço Comum Luiz Estrela 
e o AUÊ!, ambos da capital mi-
neira.

Na primeira visita a mobiliza-
ção se ampliou e acolheu in-
tegrantes da Teia dos Povos15, 
também representada no Co-
letivo Autogestão. Ao total, fo-

46 47

http://biblioteca.pacs.org.br.


ram cerca de 20 pessoas. Ma-
ria Raquel de Jesus conta que 
eles “conversaram, mostraram 
o que precisavam fazer e colo-
caram nas redes sociais e na 
mídia, com arte para compar-
tilhar”.

A partir dessa movimentação, 
os funcionários da Prefeitura 
de Belo Horizonte “começa-
ram a ficar com um pouqui-
nho de medo, pois viram que a 
gente não estava sozinho”. De-
pois desse dia, a Prefeitura e a 
associação de moradores local 
chamaram os integrantes da 
Horta Comunitária Vila Pinho 
para conversar. A horta passou 
a ser tratada de outro modo, 
segundo Maria Raquel de Je-
sus: “Depois do apoio de vocês, 
tudo que vão fazer, chamam a 
gente para conversar. Até ve-
reador vem dar satisfação, coi-
sa que não faziam antes”.

Maria Raquel de Jesus consi-
dera que toda a história de en-
frentamento da Horta Comu-
nitária Vila Pinho, com apoio 
do Coletivo Autogestão, mos-
tra que se faz “um trabalho de 
formiguinha, uma vai comu-
nicando com a outra e com a 
outra... quando você vê, é um 
formigueiro”. Como lembran-
ça da força coletiva desse for-
migueiro, plantou-se na horta 
um pé de jacarandá, que foi 
nomeado como Autogestão. 

O cuidado coletivo e a disposi-
ção para colocar o corpo junto 
em lutas que não são, a prin-
cípio, suas demonstram como 
é pujante a metodologia auto-
gestionária pensada e pratica-
da pelo Coletivo Autogestão. 
As lutas, experiências, encon-
tros, confluências e convergên-
cias trazem à superfície como 
territórios se organizam, criam, 
constroem, respiram e contam 
as suas próprias histórias. São 
as histórias de quem nunca 
teve o privilégio de parar.

15   A Teia dos Povos consiste em uma 
articulação nacional de povos, orga-
nizações políticas, territórios e comu-
nidades em luta por terra e território. 

 

48 49



Joviano Maia Mayer, 
Yane Mendes



Para quem, além de viver, 
expande a luta pela sobre-

vivência no território, os desa-
fios são atravessadores e im-
pactam profundamente a sua 
trajetória. A entrega nas lutas 
afeta a dimensão pessoal do 
projeto de vida, até mesmo 
na dimensão geográfica, de 
quando o que é casa vira sede 
dos grupos,  e família às vezes 
é quem vai estar ali na resis-
tência, carregando a ideia com 
você. 

Nos territórios periféricos, nos-
so maior inimigo é o Estado 
- direta ou indiretamente - e 
sua negligência com relação 
aos direitos básicos.

Lembrando do tempo da pan-
demia, falar de atuação coleti-
va nos remete a imagens que 
temos, por exemplo, das chu-
vas no Recife: uma corrente 
humana de pessoas passando 
cesta de mão em mão, mas 
sem se importar com as limi-
tações no corpo, e ainda com 
sorriso no rosto pela quantida-
de de doação de comida.

Como filtra-se a pauta se mui-
tas vezes os agentes que de-
veriam fazer seu trabalho de 
direitos não pisam o território, 
não chegam nos becos, nas 
ladeiras e nas ruas sem CEP 
em que estamos. Acreditamos 
que, mesmo sabendo, não te-

mos muito tempo para con-
siderar os diversos riscos que 
corremos. Como se diz, não 
temos tempo de ter medo. 
Dizemos até que, em algum 
momento, achamos ser privi-
légio sentir e dizer: “Estou com 
medo.” 

Yane fundou a Rede Tumulto, 
no Recife (PE). Joví participou 
da fundação das antigas Bri-
gadas Populares, no estado de 
Minas Gerais. Trazemos nes-
te texto acúmulos de muitos 
anos, atuação em grupos, in-
dividuais, movimentos sociais 
e compartilhamento de diá-
logos no chão. Ser território é 
o que é, não importa onde ele 
esteja, ele sabe o que ele é. 

Não estamos falando que  o 
território não é moldável. O 
espaço estratégico que você 
pode ocupar na trajetória vai 
ter propósito de melhoria para 
o lugar de onde você veio, para 
o lugar em que você trabalha, 
para o lugar que te acolhe e te 
dá informações, aulas e uma 
diversidade de saberes.

A defesa territorial é algo que 
a gente faz sem saber que tem 
esse nome. Na luta por mora-
dia digna, por uma saúde pú-
blica que funcione e contra a 
violência policial. Se nós não 
falamos, não mudamos as coi-
sas. Como diz bell hooks (2019), 

é necessário “erguer a voz”, so-
bretudo as mulheres negras. 
Esse é o chamado para trans-
formar as coisas.

Falando sobre territórios, pre-
cisamos falar do Nordeste. 
O colonialismo se reproduz 
internamente no país, infe-
riorizando e taxando o povo 
das regiões Norte e Nordeste 
como menos intelectualizado. 
O lugar que muitos brasileiros 
e estrangeiros vão passar as fé-
rias é o lugar em que a gente 
precisa reafirmar que estamos 
vivos.

Mas acreditamos que a luta é 
por visibilizar, reconhecer, am-
pliar e contra colonizar, como 
sempre falava o mestre Nêgo 
Bispo. São verbos que hoje os 
coletivos querem e fazem nos 
lugares que os mantêm. O de-
fender está posto. Esses verbos 
compõem nossa trajetória. 

Contra colonizar está no cen-
tro da ação política. E o terri-
tório no centro da ação contra 
colonialista. O colonizador eu-
ropeu invadiu e nunca deixou 
de dividir, explorar e destruir 
todas as formas de vida em 
Pindorama. Contra a separa-
ção colonial “divides e reina-
rás”, fazemos confluência, jun-
tamos o bonde e vamos “ser 
mais”.

Contra a imposição da escrita 
branca e o apagamento dos 
saberes tradicionais, somos 
oralidade, memória, ancestra-
lidade. Escrevemos e transcre-
vemos no front da “guerra de 
denominações”, como dizia 
Nêgo Bispo. Retomada é arma 
de ataque e defesa na guerra 
colonial capitalista, patriarcal  
e racista.     

São muitos os projetos públi-
cos e privados de falso desen-
volvimento. Estamos na luta 
por dizer que nossos rios e 
mangues não são, por exem-
plo, só a paisagem recifense. 
O mesmo vale para a Serra 
do Curral, em Belo Horizonte 
(MG), grande patrimônio am-
biental e morada ancestral 
do Kilombo Manzo Ngunzo 
Kaiango, gravemente amea-
çado pela mineração. 

E como explicar o óbvio? Que 
não se pode trocar, expulsar 
e violentar, retirar pessoas de 
sua casa sem a garantia dos 
seus direitos constitucionais, 
sem o mínimo de diálogo e 
compreensão de que casa, 
território e pessoas não são 
palavras que se separam.

52 53



O nosso povo é muito estra-
tégico. A Rede Tumulto arti-
cula resposta emergencial. A 
comunidade recifense de Ca-
ranguejo Tabaiares resiste à 
remoção com comunicação 
popular. A belo-horizontina 
Horta Comunitária Vila Pinho 
diz não à desterritorialização 
para obra viária. Encontramos 
a fórmula de ir de frente — 
com dor, com impacto, com 
força. 

Nós queremos dizer que sim: 
encontramos fórmulas de ir 
de frente e isso não quer dizer 
que a dor e os impactos sejam 
menores ou menos doloridos. 
O embate é feito a partir de 
uma forma que recusa uma 
postura hierarquizada frente 
aos sujeitos e saberes compar-
tilhados, e toma como premis-
sa a autonomia das pessoas 
e o respeito às suas singulari-
dades. É cooperar e construir 
junto um saber coletivo no 
âmago das próprias lutas, de 
modo criativo, horizontal e au-
tônomo. 

É lamentável ver pesquisado-
res e grupos políticos tratan-
do as pessoas dos territórios 
como inferiores, vulneráveis 
e incapazes, reproduzindo o 
olhar colonial. Por isso, contra 
colonizar é também revisitar 
as palavras. A própria expres-
são “trabalho de base”, usada 

por muitos da militância de 
esquerda, carrega uma lógi-
ca hierarquizante. Quem é a 
base? Quem dirige quem? 
Que saber é esse que vem de 
fora?

No esforço de conceber outras 
semânticas, propomos aqui 
desdobrar uma expressão da 
escritora mineira Conceição 
Evaristo, narrada na obra Be-
cos da Memória (2006). Es-
crevivência poética e cortante 
que nos revela a violência do 
processo de desfavelização 
empreendido pelo poder es-
tatal, articulado com o capital, 
em desfavor das moradoras e 
dos moradores. 

Essa obra nos revela muitos 
elementos estruturais e sutis 
da lógica perversa de segrega-
ção e de produção do espaço 
na metrópole. Conceição Eva-
risto parte das suas memórias, 
compartilhadas com seus fa-
miliares, amigos e vizinhos da 
comunidade do Pendura Saia, 
em Belo Horizonte, removida, 
em processo de desterritoriali-
zação, por força da especulação 
imobiliária e do racismo am-
biental praticado pelo Estado, 
em associação com o capital.

Gostaríamos de esmiuçar e 
propor, em substituição a “tra-
balho de base”, uma expressão 
utilizada pela autora quando a 

personagem Tia Maria Domin-
gas resolve cuidar dos filhos 
do viúvo Tio Totó: tarefa-amor. 
Fazer desdobrar tarefa-amor 
como conceito inspirador para 
a ação político pedagógica. 

Em determinado trecho da 
obra, diz a narradora Maria 
Nova: 

“Quando Tia Maria Domin-
gas viu o viúvo Totó tão ator-
doado, tão triste e sem jeito 
com duas crianças, a mulher, 
numa tarefa-amor, descobriu 
um novo modo de ser. Ia ser 
mãe avó de filhos que nunca 
tivera. E o seu coração adotou 
Tita e Zuim” (Evaristo, 2006: 
135). 

Depois de lermos esse gesto-
-conceito, de tarefa-amor, ela-
borado por Tia Maria Domin-
gas ao assumir as crianças do 
viúvo Tio Totó, vemos que ele 
é capaz de produzir na perso-
nagem um novo modo de ser. 
A partir dele refletimos sobre 
nossa atuação nos territórios 
em conflito. 

Essa atuação não combina 
mais com o clássico jargão 
“trabalho de base”. Melhor será 
conceber nossa atuação como 
tarefa-amor, capaz de gerar 
processos de subjetivação e 
transformação dos sujeitos, 
em mão dupla. Tarefa-amor 

mistura obrigação, respon-
sabilidade social, afetividade, 
cuidado e respeito. 

São muitos os desafios para 
a sustentação dos territórios 
periféricos e das coletividades 
que neles atuam. Destacamos 
a falta de projetos contínuos, 
pouco apoio de recursos ins-
titucionais, falta de recursos 
para manter uma parte das 
pessoas liberada para traba-
lhar somente nas ações do 
grupo, ecossistema que valo-
rize a produção dos grupos, 
burocracias dos editais de fo-
mento, entre outros.

É pensar em arrumar o grupo, 
se institucionalizar, ampliar 
incidência e articulação e ain-
da manter vivas as principais 
ações. Não acreditamos que 
esses passos sejam um querer 
isolado das coletividades que 
atuamos, mas um desejo ge-
ral. As dificuldades de se insti-
tucionalizar para conseguir ao 
menos concorrer já tem sido 
um desafio muito grande.

54 55



Outra temática importante 
é a saúde mental das pesso-
as que lutam pelo coletivo. 
Quem cuida de quem cuida? 
Para nós, que lidamos sem fil-
tro e que nossos WhatsApps 
são facilmente encontrados 
pelas pessoas nos territórios, 
precisamos falar sobre o ado-
ecimento coletivo pelas limi-
tações e pelas sobrecargas de 
demandas.

Acreditamos que a sustenta-
ção dos territórios precisa vir 
de escuta ativa. Políticas públi-
cas precisam ser construídas 
com os coletivos. As premia-
ções são bem-vindas, mas não 
bastam. É preciso continuida-
de, diálogo efetivo, apoio jurí-
dico e menos burocracia.

O capital, seja público ou pri-
vado, precisa fomentar os gru-
pos que já atuam. Valorizar 
comunicadores de favela, re-
munerar quem trabalha, sis-
tematizar os impactos, dispu-
tar narrativas e construir um 
ecossistema mais horizontal e 
justo.

Trabalhar com o território é di-
ferente de trabalhar para o te- 
rritório. Sabemos fazer. O que 
falta é o reconhecimento da 
força vital dessa tarefa-amor 
que atravessa nossos corpos, 
nossas palavras e nossos faze-
res cotidianos.

A sistematização não se en-
cerra aqui. Ela convida a novos 
encontros, revisitas e recria-
ções. Que este material possa 
inspirar, provocar, fomentar 
redes e seguir alimentando a 
esperança ativa que sustenta 
a construção de um mundo 
mais justo, democrático e so-
lidário. Afinal, como nos ensi-
nam os próprios sujeitos dessa 
caminhada: resistir é também 
reinventar.

 

para pensar 
adiante
Ao longo desta sistematiza-
ção, buscamos lançar luz so-
bre a potência das práticas 
construídas pelas coletivida-
des em conjunto com o PACS 
ao longo de mais de uma dé-
cada de atuação coletiva. A 
partir dos territórios, de experi-
ências concretas e de vínculos 
profundamente enraizados, 
emergem estratégias de resis-
tência, produção de conheci-
mento, autogestão e incidên-
cia política que reafirmam a 
centralidade da educação po-
pular na construção de outros 
modos de viver.

Mais do que relatar ações ou 
descrever  metodologias, este 
esforço de memória e análi-
se reafirma a importância de 
olhar com generosidade e 
profundidade para os proces-
sos — seus caminhos, desafios, 
erros e aprendizados. Reunir 
vozes, histórias, conceitos e 
práticas que se entrelaçam no 
cotidiano é um gesto político e 
amoroso que busca fortalecer 
a luta por direitos e por justiça 
social.

56 57



Glossário de siglas Glossário de siglas 

CEDAC 		

Centro de Ação Comunitária 

CMT 	

Coletivo Martha Trindade

MNLM	

Movimento Nacional de 
Luta pela Moradia 

MST	

Movimento dos  
Trabalhadores Rurais          
Sem Terra

PACS

Instituto Políticas    
Alternativas para o Cone Sul

PPAD	

Plano Popular Alternativo      
ao Desenvolvimento

TPM

Todas Para o Mar

ACMP

Associação Comunitária 
dos Moradores de Piquiá 

CEM

Centro de Integração 
da Serra da Misericórdia 

CNTSM 	

Confederação Nacional 
dos Trabalhadores do                 
Setor Mineral

GT Mulheres AARJ 

Grupo de Trabalho de 
Mulheres da Articulação 
de Agroecologia do                     
Rio de Janeiro

MSTB	

Movimento Sem Teto              
da Bahia

MTST

Movimento dos   
Trabalhadores Sem-Teto

Rede CAU

Rede Carioca de       
Agricultura Urbana

MAM

Movimento Pela Soberania 
Popular na Mineração

FCT

Fórum de Comunidades 
Tradicionais 

CNAU 

Coletivo Nacional 
de Agricultura Urbana 

AARJ

Articulação de Agroecologia 
do Rio de Janeiro

NARQ Campina Vila União

Núcleo de Ação de 
Resistência Quilombola de
Campina Vila União

58 59



Glossário de ConceitosGlossário de Conceitos

Agroecologia

Prática baseada no respeito 
aos ciclos naturais e nos 
saberes tradicionais, 
promovendo soberania 
alimentar, sustentabilidade e 
justiça social.

Ancestralidade

Referência às raízes culturais 
e espirituais dos povos tra-
dicionais. Base para práticas 
de resistência e cuidado nos 
territórios.

Colonialidade

Sistema de poder que 
se perpetua após o fim 
do colonialismo formal, 
reproduzindo hierarquias 
raciais, epistêmicas e 
econômicas.

Confluência

Conceito central da obra 
de Nêgo Bispo. Representa 
o encontro entre saberes, 
práticas e coletividades que, 
ao se unirem, se fortalecem 
sem perder sua singularidade.

Desenvolvimento 
Hegemônico
Modelo dominante de 
progresso baseado em 
crescimento econômico, 
exploração dos recursos 
naturais e centralização de 
poder.

Economia Solidária
Alternativa econômica 
baseada em cooperação, 
justiça social e autogestão, 
em contraposição ao modelo 
capitalista.

Autogestão

Estratégia política e social 
baseada em autonomia, 
horizontalidade, cuidado 
coletivo e construção 
coletiva de alternativas ao 
desenvolvimento capitalista.

Bem Viver

Filosofia originária de povos 
andinos. Propõe viver em 
harmonia com a natureza 
e com a coletividade, em 
oposição ao individualismo e 
à lógica de mercado.

Cosmovisão

Forma de compreender 
o mundo e a existência a 
partir de saberes culturais 
específicos. Fundamental nas 
práticas de povos indígenas e 
africanos.

Corpo-território

Conceito que articula o corpo 
das mulheres e os territórios 
físicos como espaços de 
resistência e cuidado. 

Feminismo Comunitário
Corrente feminista de base 
indígena e latino-americana 
que liga as opressões de    
gênero às violações territoriais. 
Enfatiza autonomia e      
cuidado coletivo.

Educação Popular
Processo pedagógico partici-
pativo e libertador que valo-
riza os saberes populares e 
promove a consciência crítica

60 61



Horizontalidade
Princípio organizativo que 
busca eliminar hierarquias 
nas relações sociais e políticas, 
promovendo participação 
igualitária.

Interseccionalidade
Análise que considera como 
diferentes formas de opressão 
- como gênero, raça, classe 
e sexualidade - se cruzam e 
impactam vidas específicas.

Pedagogia de Luta
Forma de ensino que se 
enraíza na experiência dos 
territórios e das resistências 
coletivas, promovendo 
saberes transformadores.

Plano Popular 
Alternativo ao 
Desenvolvimento 
(PPAD)
Ferramenta política 
construída pelo Coletivo 
Autogestão para mapear 
e fortalecer experiências 
autogestionárias territoriais. 

UbuntuUbuntu
Princípio filosófico africano 
que significa “eu sou porque 
nós somos”, promovendo 
valores de solidariedade, 
interdependência e 
coletividade.

SankofaSankofa
Ideograma africano Adinkra 
que significa "retornar ao 
passado para ressignificar o 
presente e construir o futu-
ro". Representa memória e        
ancestralidade.

Vivir Sabroso
Conceito de origem afro-colombiana que propõe uma vida 
coletiva, com alegria, espiritualidade e vínculo com a natureza.

62 63



ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros 
mundos. São Paulo: Autonomia Literária, Elefante, 2016 [2012].

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019 [2009].

BISPO DOS SANTOS, Antônio [Nêgo Bispo]. Colonização, Quilombos: modos 
e significações. 2ª edição, revista e ampliada. Brasília: AYÓ, 2019 [2015].

BISPO dos SANTOS, Antônio [Nêgo Bispo]. A terra dá, a terra quer. São 
Paulo: Ubu Editora / PISEAGRAMA, 2023.

CABNAL, Lorena. Lorena Cabnal e a visão das sanadoras sobre a pandemia 
do COVID-19: como o sistema patriarcal tem agido para calar as mulheres 
na Guatemala. Instituto PACS, 2020. Disponível em: https://pacs.org.br/
mulheresterritoriosdeluta/material/lorena-cabnal-e-a-visao-das-sanadoras-
sobre-a-pandemia-do-covid-19-como-o-sistema-patriarcal-tem-agido-para-
calar-as-mulheres-na-guatemala/.

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. Florianópolis: Ed. Mulheres, 2013 
[2006].

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros 
escritos. São Paulo: Ed. UNESP, 2000.

GUILLERM, Alain; BOURDET, Yvon. Autogestão: Uma Mudança Radical. Rio 
de Janeiro: Zahar Ed., 1976 [1975].

hooks, bell. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. São 
Paulo: Elefante, 2019.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das. Letras, 2022.

LANDER, Edgardo. Apresentação. In: LANDER, Edgardo (org.).                           
A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latinoamericanas. Buenos Aires: Colección Sur-Sur, CLACSO, 2005, p. 6. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 
In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e 
ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: Colección 
Sur-Sur, CLACSO, 2005, p. 117-142. 

WALSH, Catherine. Gritos, grietas y siembras de vida. Entretejeres de lo 
pedagógico y lo decolonial. Oaxaca: Universidad de la Tierra, 2018.

BibliografiaBibliografia

64




	_heading=h.iklk4gt0gubw
	_heading=h.kzkotikckf4k
	_heading=h.959k0feb8ph0
	_heading=h.xht8tq211zym
	_heading=h.26zefhomtcxw
	_heading=h.kjx39dlgp3z
	_heading=h.jij4sl3gwhgr

